# 訓轉



# CHAPTER3 我们何以不同

基础问题意识:在现代化进程中,我们再次扎入"中国特殊论"。当然作为一个 延续至今的古典文明,特殊是一定的,但这个特殊性到底是什么呢?

### EPISODE07 礼的实然价值

基础问题意识:礼的出发点和其愿意实现的秩序,应当没有人会怀疑。但这样 <u>的价值真的是可以实</u>现的吗?如果可能,为何还会有法家呢?

### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说 / 5 性经验史 / 6 理想国 / 7 精神现象学 / 8 存在与时间

# 道德高调

一种不具备实然价值的主张

我为人人,人人为我

众生平等, 互相尊重

价值多元,各美其美

包括:

只要于他人无害,就不应该被干涉 己所不欲,勿施于人

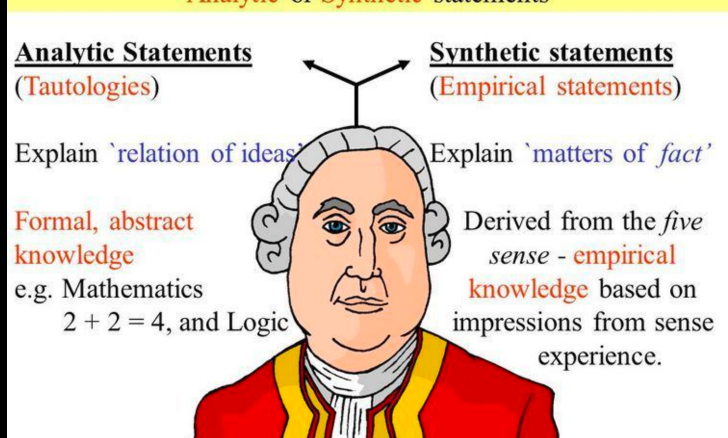
# 重回休谟之叉

道德秩序的应然与实然之辩

#### Hume's Fork

Hume categorised two kinds of knowledge as being either

Analytic or Synthetic statements



语法命题与经验命题

那我们到底该如何描述伦理问题呢?

# 诸多为道德和伦理奠基的理论 在休谟的基础上

休谟:道德直觉与情感

(道德的演化论)

康德:理性自由/道德义务

功利主义:可经验利益的理性伦理

德性伦理:道德功能主义(实践智慧)

自然法:道德的基础论证

在这样的基础上, 如何看待儒家伦理的问题

礼的功能主义

礼是社会功能的问题

### 《八佾》三

"管仲之器小哉……"

子曰:"管仲之器小哉!"或曰:"管仲俭乎?"曰:"管氏有三归,官事不摄,焉得俭?""然则管仲知礼乎?"曰:"邦君树塞门,管氏亦树塞门;邦君为两君之好,有反坫,管氏亦有反坫。管氏而知礼,孰不知礼?"——《论语·八佾》

- 1. 器指的是什么?
- 2. 俭与礼是什么样的关系?
- 3. 礼的规范性是什么价值?

从礼的关注, 到礼的共识

# 儒家的"道器"之辩

中国哲学的本体论之辩

"形而上者谓之道,形而下者谓之器。"——《周易・系辞上》

有形无形之辩

- 1. 无形的是什么?
- 2. 无形有形的哪个为本?

这个问题很复杂,只是提出中国哲学当然有这个问题,涉及了: 道与理的问题

> 器之变化(气),易为道(变化为道),阴阳为道 道是否能离开器存在

> > 不论如何, "器"更接近实际可经验之物

### 论语中的"器"

#### 论语如何看待这个"可经验"

子曰:"君子不器。"——《论语·为政》

《朱注》:器者,各适其用而不能相通。成德之士,礼无不具,故用无不周,非特为一才一艺而已。

子贡问曰:"赐也何如?"子曰:"女器也。"曰:"何器也?"曰:"瑚琏也。"——《论语·公冶长》

子贡确为孔门大器,不像君子,但依然位列最优的弟子。 君子必以之器。

子曰:"君子易事而难说也:说之不以道,不说也;及其使人也,器之。小人难事而易说也:说之虽不以道,说也;及其使人也,求备焉。"——《论语·子路》

人在做事上确实不可能做到"不器"

子贡问为仁。子曰:"工欲善其事,必先利其器。居是邦也,事其 大夫之贤者,友其士之仁者。"——《论语·卫灵公》

> 器者如何不器?事贤友仁,就像是利其器了 (事情的成就,依然需要依靠他人和人与人的秩序)

> > "器":一种功能

功能也有两个方面:仅仅考虑功能,在更大的范围内考虑

# 管仲为何"器小"

管仲辅佐桓公称霸, 器还小?

管仲事情做得特别好,但是依然无法顾及到更多方面 没顾及到什么呢?

检:之前考察过

管仲彰显他自己的是"力量"而非"予人的道理"

礼:

管仲僭越不知礼

管仲做了什么? 集权、穷兵、重商 管仲还是个以"力量"为主要关切的人

# 如何看待孔子在另一处

### 到底对管仲如何评价?

子路曰:"桓公杀公子纠,召忽死之,管仲不死。"曰:"未仁乎?"子曰:"桓公九合诸侯,不以兵车,管仲之力也。如其仁!如其仁!"

子贡曰:"管仲非仁者与?桓公杀公子纠,不能死,又相之。"子曰: "管仲相桓公,霸诸侯,一匡天下,民到于今受其赐。微管仲,吾其 被发左衽矣。岂若匹夫匹妇之为谅也,自经于沟渎,而莫之知 也。"——《论语·宪问》

以止战之仁,反对忠君之仁的教条

# 《八佾》三

"居上不宽……"

子曰:"居上不宽,为礼不敬,临丧不哀,吾何以观之哉?"——《论语·八佾》

1. 什么是"何以观之"?

一个奇怪的角度

### 论语中的"观"

#### 一个儒家在"看"什么?

子曰:"父在,观其志;父没,观其行;三年无改于父之道,可谓孝矣。"——《论语·学而》由行可知是否真正守于父之道。可观者行。

子曰:"视其所以,观其所由,察其所安。人焉廋哉?人焉廋哉?"——《论语·为政》

观就是这件事到底怎么做的,在动机和情绪之间。

子曰:"人之过也,各于其党。观过,斯知仁矣。"——《论语·里仁》

中道不可观, 可观者过。

子曰:"如有周公之才之美,使骄且吝,其余不足观也已。"——《论语·泰伯》 (说明上次的错误)

子曰:"小子!何莫学夫诗?诗,可以兴,可以观,可以群,可以怨。迩之事父,远之事君。多识于鸟兽草木之名。"——《论语·阳货》

兴、观、群、怨

观:对于实际可经验之物带有视角的"看法"

# 对什么"没看法"

视野之外的东西

居上不宽, 为礼不敬, 临丧不哀

指如果一个现象是这样的,我甚至不知道能怎么理解

# 《里仁》四

"能以礼让国乎……"

子曰:"能以礼让为国乎?何有?不能以礼让为国,如礼何?"——《论语·里仁》

- 1. 与马基雅维里针锋相对
- 2. 这一节真的有实然价值吗

让难道不会处于劣势吗?

# 让:中国史举足轻重的内容

史记:列传开篇,世家开篇

吴太伯,太伯弟仲雍,皆周太王之子,而王季历之兄也。季历贤,而有圣子昌,太王欲立季历以及昌,于是太伯、仲雍二人乃奔荆蛮,文身断发,示不可用,以避季历。——《史记·吴太伯世家》

伯夷、叔齐,孤竹君之二子也。父欲立叔齐。及父卒,叔齐让伯夷。伯夷曰:"父命也。"遂逃去。叔齐亦不肯立而逃之。 《史记・伯夷列传》

试想:如果儒家有让夺两难

宁让, 还是宁夺?

### 让与礼的关系

各得其所与让:语义与经验

《左传·襄公十三年》:"让,礼之主也。" 《左传·昭公二年》:"忠信,礼之器也;卑让,礼之宗也。" 《左传·昭公十年》:"让,德之主也。"

礼起于何也?曰:人生而有欲,欲而不得,则不能无求。求而 无度量分界,则不能不争。争则乱,乱则穷。先王恶其乱也, 故制礼义以分之。"《荀子·礼论》

让的必然性

## 公正的论证

如何能够实现"公正"

### 自由主义:

每个人都服从规则,以合宜地争取自己的利益

#### 理性主义:

按照标准进行分配 / 无知之幕的根本原则

#### 机会平等:

不是使分配结果平等, 但每个人都要有平等的机会

### 程序公正:

不保证结果足够平等, 但保证程序对每个人都是一样

要么礼让,要么被迫让(一切争端的解决,都依靠"让"?)

# 每三个总结一下

关于"礼"我们知道了什么?

礼(人与人的关系),是实现功能时更高的视角和考虑(高视角不是视角杂交)

儒家在意可经验之物,得有可观之行,才有礼

检(凸显人的要素),敬(在意的表达),让(礼得以实现的根本)

礼不是唯一实现路径 礼不是更好的路径 (礼是不可逃避的现实性中比较好的那个)

礼与中庸

通过礼达到中庸

# 《雍也》六

"君子博学于文……"

子曰:"君子博学于文,约之以礼,亦可以弗畔矣夫!"

- 1. "之"是什么?
  - 2. 如何约
- 3. 弗畔什么?

学而时习, 习什么?

### 学道为何畔道?

不是因为不学而畔

从道理的角度上 无知 / 学错了 (这一条与"理学"关系颇深)

如何能够检验是否还正确呢?

我在网上骂人,如果对方生气了,说明我骂对了。如果我现在活得很艰难,说明我做的是对的事情。如果我感觉到有美感/道德感,说明我做得是对的。如果我找到理论作证我做的事情,说明我做的是对的。如果我能证明对方不过因为立场而反驳我,说明我是对的…

人因为不知道自己是否正确而"畔"

# 约文以礼

判断的方法

约"博学于文"以礼

学到的东西, 都要看是否能建立合宜的人伦关系

我的是对的 我能批判他人所以我是对的 (两种典型的畔)

# 《述而》七

"陈司败问昭公知礼乎……"

陈司败问昭公知礼乎?孔子曰:"知礼。"孔子退,揖巫马期而进之,曰:"吾闻君子不党,君子亦党乎?君取于吴为同姓,谓之吴孟子。君而知礼,孰不知礼?"巫马期以告。子曰:"丘也幸,苟有过,人必知之。"

1. 孔子不知道昭公娶同姓女子吗? 2. 孔子的两次对话

孔子之让

# 这其中的两次对话

孔子在其中如何言谈

陈国的司寇问鲁国的国君: 孔子为国君讳, 且昭公好礼

巫马期文孔子以陈司寇言: 孔子为陈司寇讳, 未有反驳

孔子不怪昭公,也不怪陈司寇鲁莽,也不怪巫马期而怪于自己,此君子之让,君子之"约之以礼"

# 《泰伯》八

"恭而无礼则劳……"

子曰:"恭而无礼则劳,慎而无礼则葸,勇而无礼则乱,直而 无礼则绞。君子笃于亲,则民兴于仁;故旧不遗,则民不 偷。"

- 1. 礼如何能够帮忙求得中道?
  - 2. 考虑人为何有用?

中庸何求? (实践智慧, NOUS)

# 考虑人与人之关系

能够达到一种中庸

恭敬而不真正关心他人就会劳累 (以自主求得中道) 恭敬为谄媚

谨慎而不真正关心他人就会怯懦 (以尽责求得中道) 谨慎为自保

勇敢而不真正关心他人就会伤害 (以同情关心求得中道) 勇敢为战胜克服

直率而不真正关心他人就会顶撞 (以耐心理解求得中道) 直率为求正义

没有达乎中道的原因因为只从自己的角度出发考虑

# 每三个总结一下

关于"礼"我们知道了什么?

根本的正确,在于建立了良好的人伦关系 比起道理正误和自己的面子,关注他人更为君子 考虑他人,是取得"中道'一种非常重要的思路

> 儒家以人际的"实然"作为根本标尺 一种非常专注的道德功能主义